# מחזור שבחי ישורון

# זכרון אליעזר גדליה

כמנהג אשכנז המערבי
ובפרט ק"ק קהל עדת ישורון, נוא יארק
כולל תפילות שחרית לשבתות השנה
כל אחת ואחת מסודרת לפי זמנה.
באותיות גדולות ומאירות עינים ויפות
גם בלי צורך לחפש במקומות שונות.
פיוטי יוצר וקרובות עם הקדמות ופירושים
ועוד נכללו בסופו הרבה דברים נוספים.
קריאות עם רש"י והפטרות
לראש חודש, וחנוכה, וארבע פרשיות.
קרובת פורים וברכת המזון לברית מילה
בשבח לאל ישורון זכינו כל זאת להשלימה.

מסודר ע״י

דוד חיים רוט

שנת שורה לב לעבוד מלך הכבוד לפ״ק (יוצר לשבת בראשית)

וואשינגטאן הייטס, נוא יארק

© 2016

David J. Roth 475 West 186<sup>th</sup> Street, Apt. 2B New York, NY 10033 dovidroth@gmail.com

All rights reserved.

### Co-Publisher:

Goldschmidt Basel AG Basel, Switzerland Rechtsnachfolger von Victor Goldschmidt Verlagsbuchhandlung Basel

ISBN: 978-3-85705-069-5

נדפס ע"י

### מכון באר התורה

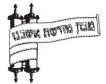
מכון לעריכת ספרים וכתבי יד • מפעל הוצאה לאור 41 East Eighth Street • Lakewood NJ 08701 Tel: 732 364 9638 • Fax: 732 901 0621

### Printed in E. Israel

This publication is not affiliated with K'hal Adath Jeshurun, Inc. All content contained herein is the sole intellectual property of the copyright holders.

### מכון מורשת אשכנו (ע"ר)

רח׳ הרב סורוצקין 3, בני ברק 5154439 – ת.ד. 87, בני ברק 5110002 טל. 355700783 פקס: 6161059 / דוא״ל: 03-5700783 פקס: 03-5700783



שיל"ת, טייו בשבט תשעייו

מכובדי הנעלה רבי דוד חיים רוט שליט"א,

ראויה היא לכל שבח עבודת הקודש שלך לערוך בטוב טעם את מחזורך ישבחי ישורוןי, המיקל מאוד את התפילה עם אמירת הפיוטים. במחזורך יש תיקון כמה נוסחי תפילה שנשתבשו בדורות האחרונים, וגדולה מזו – תרגום המילים הקשות של הפיוטים לאנגלית, עם מבוא חשוב בדורות האחרונים, וגדולה מזו – תרגום המילים הקשות של חיורוןי דוושינגטון הייטס בניו יורק, היא הקהילה הנודעת ברחבי תבל בנאמנותה הרבה למסורת ק״ק פראנקפורט דמיין, אותה פראנקפורט שבדורות האחרונים שימרה יותר מכל קהילה אחרת את מנהג אשכנז המובהק של רבותינו הראשונים בחבל הריינוס.

בדורנו יש פריחה עצומה של לימוד תורה. מספר תלמידי הישיבות נמצא ב״ה בעליה מתמדת, והשאיפה לדקדק בהלכה בכל פרטיה מתרחבת ברחבי תבל. אולם חלק מהמושגים שנתקבלו כיום ללא עוררין, לא היו ידועים לרוב תלמידי ישיבות העבר. מהם, דילוג הפיוטים וביטול אמירת רובם, שהפך לסימן היכר של ימניינים ישיבתיים׳ בני זמננו. בכל הישיבות של רבותינו הראשונים ומרבית ישיבות רבותינו האחרונים נאמרו כל הפיוטים, הן בברכות קריאת שמע והן בשאר חלקי התפילה.

צא וראה באיזו חרדת קודש התייחס ראש הישיבה שתורתו נלמדת כיום בדחילו ורחימו בכל יעולם הישיבותי, רבינו עקיבא איגר זי״ע. במחאה חריפה מול הרפורמים שהיו הראשונים לעקור את אמירת הפיוטים מתוך סידורי התפילה והמחזורים, הזהיר מכך: "בפיוטים אין לשנות לעקור את אמירת הפיוטים מתוך סידורי התפילה והמחזורים, הזהיר מכך: "בפיוטים אין לשנות להרב חבר מקדושי עליון, אף שהרב אבן העזרא... לעג ופער פיו על הקליר... והי הטוב יסלח להרב אבן עזרא על גודל שגתו בזה. לזה אתם אחי מי שנוגע ה' כלבבו חלילה וחלילה לו לשמוע בזה לילך בעתיבתם בדילוג ברכות ושינוי נוסחאות בהם, ובתפלות תחזיקו לילך בעקבי אבותינו ובקהלם של האנשים אל תחד כבודכם" (איגרות סופרים, כתבי רעק"א, עמי 48 "סי מ"ה).

כמה מגדולי ליטא שחיו בתקופה בה החלה אמירת הפיוטים להתערער, ציינו כי לא מגדולי התורה יצא הזלזול בהם. אחד מהם היה רבי ישראל סלנטר, אשר הביע מורת רוח רבה מכך: "הגאון הנורא קדוש הי מו"ר ישראל סאלאנטער זצ"ל פעם אחת אמר לפני תלמידיו אודות ממך: "הנאון הנורא קדוש הי מו"ר ישראל סאלאנטער זצ"ל... שבעוונותינו הרבים ברוח הזמן הזה נמצא פרטי אנשים שנמנעים לאומרם, ועוד שמכים בכף בבית המדרש כדי לדלג מהם, לבטל ולהרחיק רבים מלאומרם, ותולים עצמם אשר גם קצתם מגדולי חכמי ישראל מקצרים באמירתם, ובאמת אין לך שטות גדול מזה המסתכל להשיג מדרגתם הגדולה מה שבהם" (אמונת התחיה, ברדיטשוב תרנ"ד, דף יד הערה כ"ה).

לדברי רייי סלנטר הנהגה אישית של כמה מגדולי ישראל, אינה היתר לביטול קולקטיבי של אמירת ייהפיוטים אשר יסודותם בהררי קודש ממדרשי חזייליי. אדרבה, תפקידם של עובדי הי הוא להתבונן בכל פיוט ופיוט ולהתעמק במובנו.

לאור זאת עלינו להעריך עוד יותר את תרומתך להעשרת חיינו הרוחניים בתחום נפלא אך מוזנח זה, בבחינת יתורה מונחת בקרן זויתי. זכות הפייטנים הקדושים ושאר רבותינו שהקפידו על אמירת הפיוטים, תעמוד לך.

ידידך מוקירך המברכך בהצלחה בפעליך החשובים,

1811245 JAG 1.4.2

I have looked through מהזור שבחי ישורון and found it to be a remarkable work of Torah scholarship that is knowledgeable about מהגים and augmented by an excellent grasp of the history of the development of our נוסה ארץ ישראל. including a solid grasp of the ancient.

It is no secret that those congregations where piyutim are still recited see their congregants struggle with its recitation. In the Eastern European rites, the recitation of piyutim outside of the High Holidays has largely disappeared, with only the kerovos still being recited on ארבע פרשיות and on Purim. The Yotzros have totally disappeared, being only remembered by their name, which has incorrectly been applied to all piyutim. The musical tradition of how to recite the piyutim pleasantly and meaningfully has evaporated there, as the tunes of the High Holidays are being misapplied to some texts that have different meters and that should evoke joy rather than awe.

Synagogues following the Western rites fare better and many congregations have maintained a musical tradition of how to sing some of the piyutim, such as שני זיתים, or again the שני זיתים, or again the שקלים הרובות למוסף פרשת שקלים. Still, for many congregants, the piyutim, with their complex poetic structure and archaic language remain a closed book, and if they are not sung, they are often mindlessly zipped through or ignored altogether.

The piyutim become however a great deal more enjoyable and enriching once we learn of their structure and main ideas. Rabbi David Roth and Dr. Gabriel Wasserman did not make מחזור שבחי ישורון into an academic work, though academics will appreciate the painstaking graphic work displaying the piyutim's complex structure and the research reporting alternate מוס both those still in use and those that are no longer common. Instead, they have created a most usable prayer book that through this excellent poetic layout and short introductions to each set of piyutim, as well as through a more extensive introduction that is still accessible to laymen. It invites to pray, to recite the piyutim with a cadence befitting their meter, slows the congregant just a bit down so he or she can identify key words developing the core idea of each piyut, and even invites us to revive the old, poetically correct melodies, or where those have been forgotten, to choose new, but appropriate melodies that enhance our מוס where those have also explained a number of difficult words, making the text even more accessible. Finally, by including all the prayers for the respective days on which piyutim are recited, they have obviated the need for juggling two prayer books, making it again more likely that more congregants will join in the recitation of these edifying and inspiring prayers, which also preserve some ancient interpretations otherwise unknown from extant provides and entirely the prayers of the respective days on which piyutim are recited, they have obviated the need for juggling two prayer books, making it again more likely that more congregants will join in the recitation of these edifying and inspiring prayers, which also preserve some ancient interpretations otherwise unknown from extant provides and entirely and extant provides and entirely and enti

I wish the authors much success with their machzor, and that it indeed make a meaningful contribution to increasing the recitation of piyutim.

Concerning this excellent work I wish the authors 'ויהי נועם ה' א־להינו עליכם וכו'.

Arie Folger,

Chief rabbi elect of the Jewish Community of Vienna, Austria, formerly senior rabbi of the Jewish Community of Basel, Switzerland

### תוכן

|     | שבת הגדול                      | 1   | ברכות השחר             |   |
|-----|--------------------------------|-----|------------------------|---|
| 455 | יוצר                           | 11  | פסוקי דזמרה            |   |
| 463 | זולת                           | 31  | קריאת שמע וברכותיה     |   |
| 471 | קרובה לשחרית                   | 38  | תפילת העמידה           |   |
| 496 | זולת לשבת ראשונה אחר ר״ח אייר  | 44  | סדר קריאת התורה        |   |
| 505 | זולת לשבת שניה אחר ר״ח אייר    | 55  | תפילת מוסף             |   |
| 514 | זולת לשבת שלישית אחר ר״ח אייר  |     | שבת בראשית             | 2 |
| 525 | זולת לפרשת בהר סיני            | 69  | יוצר                   |   |
|     | שבת לפני שבועות וט׳ באב        | 74  | אופן                   |   |
| 535 | אהבה                           | 78  | זולת                   |   |
| 544 | זולת                           | 83  | קדושת מוסף             |   |
| 549 | הזכרת נשמות                    |     | שבת ראשונה של חנוכה    | 2 |
| 563 | זולת לשבת ראשונה אחר י״ז בתמוז | 86  | יוצר                   |   |
| 575 | זולת לשבת שניה אחר י״ז בתמוז   | 102 | מאורה                  |   |
|     | שבת נחמו                       | 106 | זולת                   |   |
| 582 | יוצר                           | 117 | הלל                    |   |
| 591 | אופן                           | 128 | קריאה למפטיר           |   |
| 596 | זולת                           | 143 | תפילת מוסף             |   |
| 599 | קדושת מוסף                     | 152 | וצר לשבת שניה של חנוכה |   |
|     | שבת שובה                       |     | פרשת שקלים             | ٥ |
| 600 | יוצר                           | 167 | יוצר                   |   |
| 607 | אופן                           | 178 | זולת                   |   |
| 611 | זולת                           | 185 | קרובה לשחרית           |   |
| 625 | הפטרה                          | 212 | קריאה למפטיר           |   |
| 632 | תפילת מוסף                     | 227 | קרובה למוסף            |   |
|     | שבת וראש חודש                  | 237 | וצר להפסקה ראשונה      |   |
| 639 | יוצר                           |     | ברשת זכור              | ٥ |
| 645 | אופָן                          | 246 | יוצָר                  |   |
| 649 | זולָת                          | 256 | , זולת                 |   |
| 657 | הלל ,                          | 263 | קרובה לְשחרית          |   |
| 665 | קריאָה למפטיר                  | 294 | קָריאה למָפּטיר        |   |
| 673 | תפילת מוסף                     | 301 | (קרובה למוסף)          |   |
|     | שבת ברית מילה                  | 308 | וצר להפסקה שניה        |   |
| 687 | יוצר                           |     | פרשת פרה               | ٥ |
| 695 | אופָן                          | 324 | יוצר<br>,              |   |
| 700 | זולת                           | 334 | זולת                   |   |
| 704 | קדוְשת מוסף                    | 339 | קרובה לְשחרית          |   |
| 706 | ברכת המְזון לברית מילה         | 364 | קריאה למפטיר           |   |
| 716 | קרובה לפורים                   | 374 | (קרובה למוסף)          |   |
| 739 | קריאה לפורים                   |     | ברשת החודש             | כ |
| 743 | יוצר לשבת נישואין              | 380 | יוצר<br>               |   |
| 750 | אופן                           | 391 | זולת                   |   |
| 755 | זולת                           | 398 | קרובה לשחרית<br>       |   |
| 759 | רשויות לחתן                    | 426 | קריאה למפטיר           |   |
| 768 | פיוטים נוספים                  | 445 | קרובה למוסף            |   |

### Introduction

"מותר משום דמצה מן "מותר משום דמצה מן "מותר משום דמצה, "permitted because this is the ideal way [of reciting a berocho] and a person concentrates on his prayers more properly by reciting them." We further see from the introduction of the author of Sefer Maharil (written by a student)² that determining the exact piyutim that the Maharil recited is of utmost importance.

### Rav Samson Raphael Hirsch writes:3

These [piyutim] are little else than a more complete development of the significance of the day and the lifethoughts flowing herefrom. From the treasures of Jewish knowledge, the paitan (פייטן, liturgical poet) sets before himself the day according to its historical and legal aspect. and according to the views of our Chachamim expressed concerning both. Filled with this knowledge, he approaches us at the individual sections of the Divine Service, thus completing its inner concept in the light of the significance of the day. We must envy the age when Jacob's heritage was the common possession of the community of Jacob, and when its spirit infused all its adherents to such an extent that the paitan could assume in the mind of his hearers a knowledge of at least the main facts and legal concepts, as only to arouse the basic tone in order to awaken full accord in the mind of his hearers ... According to the task they have set themselves, they are an essential supplementary part of our Divine Service.

What is the relevance of these *piyutim* to us today? Rav Dr. Joseph Breuer זצ"ל wrote in his introduction to הפיוטים של ראש השנה:<sup>4</sup>

It is these writings of an era long past which carry an eternal message for every age, to ponder and emulate the hard-won achievements if our forefathers. ... We may not easily

<sup>1</sup> Quoted in *Shibolei HaLeket* (Buber edition, printed in Vilna in 1887, reprinted in Jerusalem in 1986) page 13b.

<sup>2</sup> Page x of the Machon Yerushalayim edition.

<sup>3</sup> Horeb, page 519 (paragraph 671).

<sup>4</sup> Page vii.

אֲדַת יַצְּלָב בִּנְדָּ בְכוֹרֶדְ שֶׁמֵּאַהֲבָתְדְ שֶׁאָהַבְתְּ אֹתוֹ וּמִשִּּמְחָתְדְּ שֶׁשָּׂמִחְתִּ בּוֹ קָרָאתָ אֶת־שְׁמוֹ יִשְׂרָאֵל וִישֶׁרוּן.

לְפִיכָךְ אֲנַחְנוּ חַיָּבִים לְהוֹדוֹת לְדְּ וּלְשַׁבֵּחֲדְּ וּלְפָּאֲרֶדְ וּלְבָרֵדְ וּלְקַדֵּשׁ אֶת־שָׁמֶדְ וְלֶתֶת שֶׁבַח וְהוֹדָיָה לִשְׁמֶדְ. אַשְׁרֵינוּ מַה־ פּוֹב חֶלְקֵנוּ וּמַה־נָּעִים נּוֹרָלֵנוּ וּמַה־יָּפָּה יְרָשְׁתֵנוּ. אַשְׁרֵינוּ שֶּׁאֲנַחְנוּ מַשְׁכִּימִים וּמַעֲרִיבִים עֶרֶב וְבְּקֶר בְּכָל־יוֹם תְּמִיד פַּעֲמַיִם בְּאַהֲבָה וְאוֹמְרִים:¹

## שָׁמַע יִשְׂרָאֵל יהוה אֶּלֹהֵינוּ יְהוה אֶּחָר.

בלחש: בָּרוּךְ שֵׁם כְּבוֹר מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וָעֶר.

אַתָּה הוּא עַד שֶׁלֹּא נִבְרָא הָעוֹלָם, אַתָּה הוּא מִשֶּׁנִּבְרָא הָעוֹלָם; אַתָּה הוּא בָּעוֹלָם הַזֶּה, וְאַתָּה הוּא לְעוֹלָם הַבָּא. כְּהֵשׁ אֶת־שִׁמְךְ בְּעֹלְמֶךְ. וּבִישׁוּעְתְךְ שִׁמְךְ עַל מַקְדִּישֵׁי שְׁמֶךְ, וְכַהֵשׁ אֶת־שִׁמְךְ בְּעֹלְמֶךְ. וּבִישׁוּעְתְךְ תָּרוּם וְתַנְבִּיהַ כַּרְנֵנוּ, בָּרוּךְ אַתָּה יהוֹה מְקַהֵּשׁ אֶת־שִׁמְךְ בַּרַבִּים.

אַתָּה הוּא יהוה אֱלֹהֵינוּ בַּשְּׁמִים וּבְאָרֶץ וּבִשְׁמֵי הַשְּׁמִים הַּעֶּלְיוֹנִים. אֱמֶת אַתָּה הוּא רִאשׁוֹן וְאַתָּה הוּא אַחֲרוֹן וּאַתָּה הוּא אַחֲרוֹן וּמָבְּלְעָדֵיךּ אֵין אֱלֹהִים. קַבֵּץ לֹנֵיךְ מֵאַרְבַּע כַּנְפוֹת הָאֱרֶץ, יַבְּירוּ וְיִדְעוּ כָּל־בָּאֵי עוֹלָם כִּי אַתָּה הוּא הָאֶלֹהִים לְבַדְּךְ לְכֹל מַמְלְכוֹת הָאֶרֶץ. אַתָּה עְשִׂיתָ אֶת־הַשְּׁמִיִם וְאֶת־הָאֶרֶץ לָכֹל מַמְלְכוֹת הָאָרֶץ. אַתָּה עְשִׂיתָ אֶת־הַיָּשְמֵיִם וְאֶת־הָּאָרֶץ אָלֵרוֹנִים וְאֵת כָּל־אֲשֶׁר בָּם, וּמִי בְּכְל־מַעֲשֵׂה יָדֶיף בָּעֶלְיוֹנִים שְׁיִּאֹם לְךְּ מַה־תַּעֲשֶׂה? אָבְינוּ שֶׁבַּשְׁכִוֹים עֲשֵׂה עִמְּיִב לְּדְּ מַה־תַּעֲשֶׂה? אָבְינוּ וְקַיֶּם־לְנוּ יהוה עִמְּנִוּ הָפִּיבוֹר שִׁמְדְּ הַנְּרוֹל שֶׁנְּקְרָא עָלֵינוּ, וְקַיֶּם־לְנוּ יהוה

<sup>1</sup> This is the Frankfurt nusach, and it differs from the version that is typical in Ashkenazic siddurim today: אֱרֶב וְבֹקֶר וְאוֹמְרִים פַּעֲמִים בְּכֶל-יוֹם.

ּ פָּאֵרוֹ עָלַי וּפָאֵרִי עָלָיו, / וְקָרוֹב אֵלַי בְּקָרְאִי אֵלָיו. חזן: קהל: צַח וְאָדֹם לִלְבוּשׁוֹ אָדֹם, / פּוּרָה בְדָרְכוֹ בְּבוֹאוֹ מֵאֱדוֹם. ָקֶשֶׁר תְּפִּלִּין הֶרְאָה לֶעָנָו, / תְּמוּנַת יהוה לְנֵגֶד עֵינָיו. חזן: קהל: רוצה בעמו ענוים יפאר, / יושב תַהַלות בַּם לְהַתְפַּאָר. ראש דְבָרְדְּ אֶמֶת, קוֹרֵא מֵראשׁ / דּוֹר וָדוֹר, עַם דּוֹרֶשְׁדְּ דְּרוֹשׁ. חזן: שִׁית הַמוֹן־שִׁירֵי נַא עַלֵיךָ, / וְרְנַּתִי תִּקְרַב אֵלֵיךָ. קהל: תָהַלָּתִי תָהִי לְרֹאשָׁךְ עֲטֶרֶת, / וּתִפְּלָתִי תִּכּוֹן קְטְרֵת. חזן: ַתִּיקַר שִׁירַת־רָשׁ בִּעִינֵיךָ, / כִּשִּׁיר יוּשַׁר עַל־קָרבָּנֵיךָ. קהל: בָּרְכַתִי תַעֵּלֵה לְראשׁ מַשִּבִּיר, / מְחוֹלֵל וּמוֹלִיד צַּדִּיק כַּבִּיר. קהל: ובברכתי תנענע לי ראש, / ואותה קח־לד כבשמים ראש. ַיַעַרַב נָא שִׁיחִי עָלֵיךָ, / כִּי נַפְשִׁי תַעַרוֹג אֵלֵיךָ.

לְדְּ יהוֹה הַגְּּדֶלָּה וְהַגְּבוּרָה וְהַתִּפְּאֶרֶת וְהַגִּצֵח וְהַהוֹד כִּי כֹל בַּשָּׁמֵיִם וּבָאֶרֶץ, לְדְּ יהוֹה הַמַּמְלָכָה וְהַמִּתְנַשֵּׂא לְכֹל לְראשׁ. מִי יְמַלֵּל גְּבוּרוֹת יהוֹה יַשְּׁמִיעַ כָּל־תְּהִלָּתוֹ.

In KAJ, the service ends at this point. Some communities conclude the service with אדון עולם, on the next page.

In Frankfurt, the following Psalm was recited at this point, but in KAJ it is recited only on weekdays and Chol HaMoed, and omitted on Shabbos, Yom Toy, and Yom Kippur.

#### חהלים פג

שִׁיר מִזְמוֹר לְאָסָף. אֱלֹהִים אֵלֹ-דְּמִיֹ־לְךְ אַל־תָחָרַשׁ וְאַל־תִּשְׁלְט אַל. כִּי־הִנֵּה אוֹיְבֶיְךּ יָהֶטְיוּן וּמְשַׂנְאֶיְךּ נְשְׂאוּ רֹאשׁ. עַל־עַמְּדּ יַעְרִימוּ סוֹד וְיִתְיְעֲצוּ עַל־צְפוּנֵיְדּ. אָמְרוּ לְכוּ וְנַכְחִיבִם מִגּוֹי וְלֹא־יִזָּבֵר שִׁם־יִשְׂרָאֵל עוֹד. כִּי נוֹעֲצוּ לֵב יַחְדָּו עָלֶיךּ בְּרִית יִכְרְתוּ. אָהֶלֵי אֶדוֹם וְיִשְׁמְצאלִים מוֹאָב וְהַגְּרִים. גְּבֶל וְעַמוֹן וַעֲמֶלֵק פְּלֶשֶׁת עִם־ יְשְׁבֵי צוֹר. נַּם־אַשׁוּר נִלְוָה עִמָּם הָיוּ זְרְוֹעַ לִבְנִי־לוֹט סֶלָה. עֲשֵׂה־ לְהֶם כְּמִּדְיָן כְּסִיסְרָא כְיָבִין בְּנַחַל קִישׁוֹן. נִשְׁמְדוּ בְעֵין־דּאֹר הִיוּ דְּמֵן לַאַדֶּמָה. שִׁיתֵמוֹ נִדִיבֵמוֹ כִּעֹרֵב וְכִזְאֵב וּכִזָבַח וּכִצַּלְמִנָּע כָּל־ קהל: שֶׁבּוֹ שָׁבַת אֵל מִכָּל־מְלַאּכְתוֹ. וְיוֹם הַשְּׁבִיעִי מְשַׁבְּחַ וְאוֹמֵר מִזְמוֹר שִׁיר לְיוֹם הַשַּׁבָּת (מוֹב לְהֹדוֹת לַיהוֹה). לְפִּיכְדְ יְפָּאֲרוּ וִיבְרֲכוּ לָאֵל כָּל־יְצוּרְיוֹ, שֶׁבַח יְקָר וּנְדֶלָה יִתְּנוּ לָאֵל מֶלֶךְ יִצוּרְיוֹ, שֶׁבַח יְקָר וּנְדֶלָה יִתְנוּ לְאֵל מֶלֶךְ יִצוּרְכוּ לְעֵמוֹ יִשְׂרָאֵל בִּקְדָשְׁתוֹ בְּיוֹם שַׁבַּת יוֹצֵר כֹּל הַמַּנְחִיל מְנוּחָה לְעַמוֹ יִשְׂרָאֵל בִּקְדָשְׁתוֹ בְּיוֹם שַׁבַּת לְּנֵישׁ.

חוו: שִּמְדּ יהוה אֱלֹהֵינוּ יִתְקַדַשׁ וְזִכְרְדְּ מַלְבֵּנוּ יִתְפָּאַר בַּשָּׁמַיִם מִמְעַל וְעַל הָאֶרֶץ מִתְּחַת. תִּתְבָּרַדְ מוֹשִׁיעֵנוּ עַל שֶׁבַח מַעֲשֵׂה יָדֶידְ וְעַל מְאָוֹרֵי אוֹר שֶׁעְשִִּית יְפָּאֲרְוּדְ סֶּלָה.

תִּתְבָּרַךְ צוּרֵנוּ מַלְבָּנוּ וְגוֹאֲלֵנוּ בּוֹרֵא קְדוֹשִׁים יִשְׁתַּבָּח שִׁמְּדְּ לְעַד מַלְבֵּנוּ, יוֹצֵר מְשָׁרָתִים וַאֲשֶׁר מְשָׁרְתִיוֹ כָּלְם עוֹמְדִים בְּרוּם עוֹלְם וּמַשְׁמִיעִים בְּיִרְאָה יַחַד בְּקוֹל דִּבְרֵי אֱלֹהִים חַיִּים וּמֶלֶךְ עוֹלְם. כָּלָם אֲהוּבִים כָּלָם בְּרוּוִים כָּלְם וּבּוֹרִים וְכָלְם עֹשִׁים בְּאֵימָה וּבְיִרְאָה רְצוֹן קוֹנְם. וְכָלְם פּוֹתְחִים אֶת־ פִּיהֶם בִּקְרָשָׁה וּבְטָהְרָה בְּשִׁירָה וּבְזִמְרָה וּמְבְרָכִים וּמְשַבְּחִים וּמִבְּלִיכִים -

קהל: -אֶת־שֵׁם הָאֵל הַמֶּלֶךְ הַנְּרוֹל הַנְּבּוֹר וְהַנּוֹרָא קְרוֹשׁ הוּא.

חון: וְכֶלֶם מְקַבְּלִים עֲלֵיהֶם עֹל מַלְכוּת שָׁמֵיִם זֶה מִזֶּה וְנוֹתְנִים רְשׁוּת זֶה לָזֶה לְהַקְּדִישׁ לְיוֹצְרָם בְּנַחַת רְוּחַ בְּשָּׁפָּה בְּרוּרָה וּבִנְעִימָה, קְרָשָּׁה כָּלָם כְּאֶחָר עוֹנִים וְאוֹמְרִים בְּיִרְאָה:

קָרושׁ קָרושׁ קרושׁ יהוה צְבָאוֹת מְלֹא כָל־הָאֶרֶץ כְּבוֹדוֹ.

If a *bris miloh* will take place today (and it is <u>not</u> Rosh Chodesh), continue with אזורי אימה on p. 695.

On Rosh Chodesh, continue with לָך אלים, on the facing page.

<sup>1</sup> These words appear in Baer with parentheses in Heidenheim without. Nonetheless, most earlier Western Ashkenaz *siddurim* do not have them.

וְהָאוֹפַנִּים וְחַיּוֹת הַקְּדֵשׁ בְּרַעֵשׁ נָּדוֹל מִתְנַשְּׂאִים לְעֻמַּת שְּׁרָפִּים לִעְמָּתָם מִשַּׁבִּחִים וִאוֹמָרִים:

#### FOR SHABBOS THAT FALLS ON ROSH CHODESH:

(See introduction on p. 645.)

אופן. ע"ס א"ב משולש עד אות יו"ד.

לָךְ אֵלִים אַלְפֵּי אֲלָפִים אוֹמְרִים קְדוֹשׁ

לְדְ בְּרָקִים בְּרוּאֵי בְקָרִים אוֹמְרִים בָּרוּדְ

לְךְ קְהַלּוֹת בַּשַּׁבָּתוֹת וּבֶחֲדָשִׁים אוֹמְרִים קָדוֹשׁ וּבָרוּךְ.

לְךְ גּוֹעִים נְּדוּדֵי נְבוֹהִים אוֹמְרִים קָדוֹשׁ

לָךְ דּוֹבְבִים דְּמָמָה דַקָּה אוֹמָרִים בָּרוּךְ

לְךָ קָהַלוֹת בַּשַּבָּתוֹת וּבֶחֲדָשִים אוֹמְרִים קָדוֹשׁ וּבָרוּךְ.

לְךּ הוֹמִים הוֹמֵי הַמֶּלֶה אוֹמְרִים קְדוֹשׁ

לְדְּ וְעוּדִים וְעוּדֵי וָתִיקִים אוֹמְיִרים בָּרוּדְ

לְךָ קְהַלּוֹת בַּשַּׁבָּתוֹת וּבֶחֲדָשִׁים אוֹמְרִים קָדוֹשׁ וּבָרוּךָ.

לְּדְּ זּוֹעֲקִים זַבֵּי זְבוּלִים אוֹמְרִים קְדוֹשׁ

לְדְ חָלִים חֲיָלֵי חַשְּׁמֵלִים אוֹמְרִים בָּרוּךְ

לְדְּ קְהַלּוֹת בַּשַּבָּתוֹת וּבֶחֲדָשִים אוֹמְרִים קְדוֹשׁ וּבְרוּךְ.

לְדְּ שָׁסִים שַפְּסָרֵי מְפוּחִים אוֹמְרִים קְדוֹשׁ

קְּהָ יִקְרָאוּן יִהֹרוּן יִהֹרוּן אוֹמְוִרים בָּרוּהְ

לְּךְ קְּהָלּוֹת בַּשַּבָּתוֹת וּבֶחְדָשִׁים אוֹמְרִים קְדוֹשׁ וּבָרוּך.

וְהַחֵיּוֹת יְשׁוֹבֵרוּ / וּכְרוּבִים יְבָּבֵכוּ וּשְׂרָפִים יְרָנוּ / וְאֶרְאֶלִּים יְבָבֵכוּ

פָּנֵי כָל־חַיָּה וְאוֹפַן וּכְרוּב לְעָמַת שָּׁרָפִים

לָעֶפָּתָם מְשַׁבְּחִים וְאוֹמְרִים:

בָרוּךְ כְבוֹד־יהוה מִמְּקוֹמוֹ.

לְאֵל בָּרוּךְ נְעִימוֹת יִתְנוּ, לַמֶּלֶךְ אֵל חֵי וְקַיֶּם זְמִירוֹת יאֹמֵרוּ וְתִשְׁבְּחוֹת יַשְׁמִיעוּ. כִּי הוּא לְבַדּוֹ פּוֹעֵל נְּבוּרוֹת עֹשֶׁה חֲדָשׁוֹת בְּעַל מִלְחָמוֹת זוֹרֵע צְדָקוֹת מַצְמְיִח יְשׁוּעוֹת בּוֹרֵא רְפּוּאוֹת נוֹרָא תְהִלּוֹת אֲדוֹן הַנִּפְּלָאוֹת; הַמְחַדֵּשׁ בְּטוּבוֹ בְּכָל־יוֹם תְּמִיד מַעֲשֵׂה בְרֵאשִׁית, כָּאָמוּר: לְעֹשֵׂה אוֹרִים נְּדֹלִים, כִּי לְעוֹלֵם חַסְדּוֹ.

מאורה. חתום שלמה בראשי החרוזים.

שְּׁנֵי זֵיתִים / נִכְרָתִים / בְּנַן נָעוּל יַצְהָירוּ לְרֹאשׁ קֶהָתִים / וְאֶפְּרָתִים / שְׁתֵּי עֲטָרוֹת יַכְתִּירוּ וְעַל¹ מְנוֹרָה / הַמְּהוֹרָה / כְּמוֹ נֵרוֹת יַזְהְירוּ הֵן בַּמַחֵנָה² / אֵל מוּל פִּנִי / הַמִּנוֹרָה יָאֵירוּ.

לְּבֶן אֶפְּרָת / צִיץ נִכְרָת / אֲשֶׁר הָיָה כְּצִיץ נוֹבֵל לְבֵן הָמְשַׁח / אֲשֶׁר הוּשַׁח / כְּמוֹ אֲנִיֶּה בְּלִי חוֹבֵל זְכוֹר מַרְאָה / אֲשֶׁר רָאָה / זְכַרְיָהוּ בְּעִיר בְּבֶל כְּמוֹ זְכַרְתָּם / וְהוֹשֵׁעְתָּם / אֲזֵי עַל יַד זְרָבְּבֶל זְכוֹר זַרְעָם / לְהוֹשִׁיעָם / וְנֵם תִּקְרָא שְׁנַת יוֹבֵל

This piyut is written by Shlomo Ibn Gabirol, an eleventh century Spanish payton. Inserting a piyut into this section of the berocho was quite common in Spain, but unheard of in Ashkenaz (indeed, in Western Ashkenaz, this is the only piyut of this type for the entire year). This piyut is a poetic play on today's haftoro, in which Zecharia has a vision of the Menorah burning in the third Beis HaMikdosh. We say that we are currently missing the Menorah and pray that it will soon be returned to us. (In KAJ and many other, this piyut is sung by the congregation.)

<sup>1</sup> All manuscripts and many printed editions read מול, which is definitely the original text. See supplemental note 2, at the end of the volume.

<sup>2</sup> This vocalization follows Heidenheim and Baer, and is sung at KAJ. However, the meter requires בְּמַהְנֶּה, which is definitely the original vocalization.

אֶתְהַלֵּךְ לִפְנֵי יהוה, בְּאַרְצוֹת הַחַיִּים. הָאֶמְנְתִּי כִּי אֲדַבֵּר, אֲנִי עָנְיתִי מְאֹד. אֲנִי אָמֶרְתִּי בְחָפְזִי, כָּל־הָאֶדָם כֹּזֵב.

מָה־אָשִׁיב לַיהוֹה כָּל־תַּנְמוּלְוֹהִי עָלָי. כּוֹס־יְשׁוּעוֹת אֶשְׂא וּבְשֵׁם יהוֹה אֶקְרָא. נְדְרֵי לַיהוֹה אֲשַׁלֵם, נֶנְדְה־נָּא לְכָל־עַמּוֹ. וּבְשֵׁם יהוֹה אֶקְרָא. נְדְרֵי לַיהוֹה אֲשַׁלֵם, נֶנְדְה־נָּא לְכָל־עַמּוֹ. יְקְר בְּעֵינִי יהוֹה, הַמְּוְתָה לַחֲסִידִיוֹ. אָנְּה יהוֹה כִּי אֲנִי עַבְהֶדְּ, אֲנִי עַבְּדְּדְ בֶּן־אָמָתֶךְ פִּתְּחְתָּ לְמוֹמֵרָי. לְדְ־אָזְבַח תֵּוֹדְה, וּבְשׁם יהוֹה אֶקְרָא. נְדְרֵי לַיהוֹה אֲשַׁלֵם, נֵנְדְה־נָּא לְכָל־עַמּוֹ. בְּתַבִי יְרוּשְׁלְם, הַלְלוּ־יִה.

הַלְלוּ אֶת־יהוה כָּל־גּוֹיִם, שַׁבְּחְוּהוּ כָּל־הָאָמִּים. כִּי נְבַר עָלֵינוּ חַסְדוֹ וָאֱמֶת־יהוה לְעוֹלָם, הַלְלוּ־יָה.

> חזן: הודו לַיהוה כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. קהל: הודוּ לַיהוה כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. חזן: יאׁמֵר נָא יִשְׂרָאֵל, כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. קהל: הודוּ לַיהוה כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. חזן: יאמְרוּ נָא בֵית־אַהֲרֹן, כִּי לְעוֹלֶם חַסְדּוֹ. קהל: הודוּ לַיהוה כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלֵם חַסְדּוֹ.

זן: יאמְרוּ נָא יִרְאֵי יהוה, כִּי לְעוֹלָם חַסְדּוֹ. קהל: הוֹדוּ לַיהוֹה כִּי טוֹב, כִּי לְעוֹלַם חַסְדּוֹ.

עבדך עבדך – O God, if I am your servant, then I am as the son of your maidservant, the one whom You released from bondage. This means that the generation ready for redemption now realizes that, whatever abilities or chastity it possesses for the call to this new future, it owes to the generations of the past who faithfully persevered in their service of God as "His maidservant" through trial and tribulation and who became the true mother of the new generation of the future by passing on to their descendants all that is noble and true. The whole Jewish past is בן אמתך and I am בן אמתך.

אַרֹנָי שְׂפָתַי תִּפְתָח וּפִי יַנִּיד תְהִלְּתֶךְּ.

בָּרוּךְ אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אָבוֹתֵינוּ, אֱלֹהֵי אַבְרָהָם אֱלֹהֵי יִצְּחָק וֵאלֹהֵי יַצְלְב, הָאֵל הַנְּּדֹל הַנִּבֹּר וְהַנּוֹרָא אֵל עֶלְיוֹן נּוֹמֵל חֲסְדִים טוֹבִים וְלְנֵה הַכֹּל וְזוֹכֵר חַסְדֵּי אָבוֹת וּמַבִיא נוֹאֵל לִבְנֵי בְנֵיהֶם לְמַעַן שְׁמוֹ בְּאַהֲבָה. מֶלֶךְ עוֹזֵר וּמוֹשִׁיעַ וּמְנֵן. בְּרוּךְ אַתָּה יהוה מָנֵן אַבְרָהָם.

> מָסּוֹד חֲכָמִים וּנְבוֹנִים וּמִלֵּמֶד הַעַת מְבִינִים אֶפְתְּחָה פִּי בְּשִׁיר וּרְנָנִים לִהוֹדוֹת וּלְהַלֵּל פִּנֵי שׁוֹכֵן מִעוֹנִים.

> > פיוט א: מגן. ע"ס א"ב.

אָז מֵאָז וַמְּוֹתָ בְּכֹל פְּעַל בְּמִסְפָּר בְּמִשְׁקָל כֹּל לְדְּ לְהַעַל גַּדְתָּ בְּכֵן לְמָשׁוּי מִמֵּי שֲׁעַל דָעַת מִפְּקָד יְפִי פַּעֲמֵי נָעַל.

הַעַל הַמִּירוּ כְּבוֹד רֵעַ בְּבְעַל וְ"זֶה" לְלֹא זֶה פָּצְחוּ בְּמַעַל זָנְחוּ בַּחֲרוֹן אַף וְנֶנֶף וָנֵעַל חָל בַּעֲרָם חֶבֶר וְהַצֵּרִי תִעַל.

מָבָח מַשְּׂאָם הָנֵּד לוֹ שְׂאֵת נְשְׁרָם לְהָלִיץ תְּלוּי ראש לְשֵׂאת

<sup>-</sup> The *Chazzon* recites these lines before the beginning of every *Kedushta*, which serve as an introduction to the recital of praise of God.

י אין מאו - This first *piyut* says that God had determined the creation of every being before He created the world. It then continues that the *mitzvoh* of giving the half-*shekel* serves to atone for the sin of the golden calf.

לְמֵי נְדֶּה חַמָּאת הָוֹא: וְכִבֶּס הָאֹסֵׁף אֶת־אָפֶּר הַפְּרָה אֶת־ לְמִי נִדֶּה חַמָּאת הָוֹא: וְכִבֶּס הָאֹסֵׁף אֶת־אָפֶּר הַפְּּרָה אֶת־ לְבְּלֵי יִשְׂרָאֵל וְלַגִּר הַנְּרְ הַנְּרִ יִשְׂרָאֵל וְלַגִּר הַנְּרְ בְּנְרִ וְשְׁרָאֵל וְלַגִּר הַנְּעָ בְּנִת לְכְל־גַפֶּשׁ אָדָם וְטִּמֵא שַׁבְיִם הַשְּׁרִישִׁי וּבִיוֹם הַשְּׁבִיעִי יְטְהָר וְאָם־לֹא יִתְחַטָּא בִּיְוֹם הַשְּׁלִישֵׁי וּבִיוֹם הַשְּׁבִיעִי לְא יִמְחַפָּא בְּנִים הַשְּׁלִישֵׁי וּבִיוֹם הַשְּׁבִיעִי לְא יִמְחַפָּא בְּנֵת בְּגָפֶשׁ הָהָוֹא מִיִּשְּׁרְאֵל כִּי מֵי יִטְהָר בְּאָבֶל בְּיַנְ הַשְּׁבִיי וְנְבְרְתְּה הַנְּפֶשׁ הַהָּוֹא מִיִּשְּׁרְאֵל כִּי מֵי יְטְהָּא שִׁבְעַת יְמִים: וְכֹל בְּנֵי הְבָּבְּא אֶל־בְּאַה בְּקְבָּי הְאָבְי בְּיִבְּיִ בְּיִבְּי בְּעָבְי בְּבְּיִ בְּלִּבְי הַשְּׁרִי מְנִים חַיָּים אָלְר בְּאָבֶל בְּיִ בְּלִי בְּלְבִי בְּבְּיִ בְּלְבִי בְּעָבְי בְּבְּיִ בְּלְבִי בְּבְּי בְּבְּיִ בְּלְבִי בְּבְּבִי בְּבְּיִם וְעַלְיוֹ מְיָם חַיָּיִם אָלְר בְּאָבֶר יְבְּבְּע בְּלְבְּבְּת הְמִים אָלְר בְּאָבֶר בְּבְּבְי בְּלְבִי בְּלְבִי בְּלִים וְעָלְיוֹ מְנִבְּן הְבְּלְבִי בְּבְּעְבֶּע בְּלְבְּבְי בְּבָּעִי בְּלְבְיִי בְּבָּעְבְּבְי שְׁבְּר שְׁבָּבְי שְׁבְּבְּל בְּבָּעוֹ מְיִם חַיָּים אָל בְּלָב בְּעָבֶּם אָּוֹן בְּלְבִי בְּלִבְי בְּלְבִים וְעַלְבְּל בְּבָּעִים בְּעִבְּי בְּבְּבְּי בְּבְּיִים וְעַבְּי בְּבְּיִים וְעַלְבְּים וְעַלְבְּת בְּבְּבְעִבְּם אָּנִים וְעַלְבְּים וְעַלְבְים וְעַלְבְּל בְּבָּשִׁים בְּעִים מְעִבְּים וְעַלְבּים וְעַלְבּים וְעַלְים וְעַלְּבְים וְעַלְבְים וְעַלְים וְעַלְבְּתְ בְּיִים וְעָבְים אָּיִם מְעִבְּים הְאָּבְים אָּוֹי מְיִבְים הְעִבְּים בְּבְּבְּבְּשְׁ אָבְבְּים הְיִבּים בְּיִים וְעִלְים בְּיִבְים בְּעִבְים בְּיִבְּבְּבְיּשְׁבְּיּבְים בְּבְּבְיּבְיּבְים בְּבְּבְיבְּבּים בְּעְבְּבְּבְבְּבְּבְּבְבְּיבְּיבְּים בְּלְבְּבְבְּבְבְּבְּבְיּבְיּבְיבְים בְּבְּבְּבְבְּבְבְּבְיּבְיוּם בְּבְבְּיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְּים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְּבְיּבְיוּם בְּבְּבְיוּים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְּבְּבְיבְיוּים בְּבְּבְים בְּבְּבְבְּבְּבְּבְים בְּבְבְּבְבְים בְּבְבְבְיבְּבְים בְּבְבְיבְים בְּב

ים"י

למי נדה. למי הזיה כמו וידו אבן בי (איכה ג). לידות את קרנות הגוים (זכריה ב) לשון זריקה. מטאת הוא. לשון חטוי כפשוטו. ולפי הלכותיו, קראה הכתוב חטאת לומר שהיא כקדשים להאסר בהנאה. הוא יתחטא בו. באפר הפרה (מ״א הזה). במת בנפש. ואיזה מת של נפש האדם להוליא נפש בהמה שאין טומאתה לריכה הזאה. דבר אחר, בנפש זו רביעית דם (חולין עב). את משכן ה' טמא. אם נכנס לעזרה אפילו בטבילה בלא הזאת שלישי ושביעי. עוד טמאתו בו. אף על פי שטבל. כל הבא אל האהל. בעוד שהמת בתוכו. וכל כלי פתוח. בכלי חרס הכתוב מדבר, שאין מקבל טומאה מגבו אלא מתוכו, לפיכך אם אין מגופת למידתו פתולה עליו יפה בחבור טמא הוא, הא אם יש למיד פתיל עליו טהור (ספרי). פתיל. לשון מחובר בלשון עברי וכן נפתולי אלהים נפתלתי (בראשית ל) נתחברתי עם אחותי. על פני השדה. רבותינו דרשו לרבות גול ודופק. ופשוטו, על פני השדה, שאין שם אהל, מטמא המת שם בנגיעה.

יָעַץ מְחָרֵף לְנוֹפֵף אִוּוּי הוֹבְשְׁתָּ פְּנָרָיו בַּלַוְלָה. כַרַע בֵּל וּמַצַּבוֹ בִּאִישוֹן לְאִישׁ חֲמֶדוֹת נִנְלָה רָז חֲזוֹת דניאל וַיָהִי בַּחַצִּי הַלֵּיִלָה. מִשִׁתַּכֵּר בִּכְלֵי לְדֵשׁ נַהֵרַג בּוֹ בלשאנר נוֹשַׁע מִבּוֹר אֲרָיוֹת פּוֹתֵר בְּעִתּוֹתֵי בלילה. שָׂנָאָה נָמַר אָנָגִי וִכָּתַב סְפָּרִים וַיְהִי בַּחֲצִי הַלַּיִלָה. עוֹרֶרְתָּ נִצְחֲדְּ עָלָיו בְּנֶבֵד שִׁנַת פּוּרָה תִּדְרוֹךְ לְשׁמֵר מַה אדום לעתיד לבא צָרָח כַּשֹּׁמֵר וְשָׂח: אָתָה בְּקֶר וְגַם וַיְהִי בַּחֲצִי הַלַּיִלָה. קָרֵב יוֹם אֲשֶׁר הוֹא לֹא יוֹם וִלֹא רם הודע כִּי לְדְּ יוֹם אַף לְדְּ שֹׁמְרִים הַפְּמָד לְעִירְדְּ כָּל־הַיּוֹם וְכָל־הַלַּיְלָה. תַּאָיר כָּאוֹר יוֹם חֵשְׁכַּת ויהי בחצי הלילה.

Some communities – but not KAJ –continue immediately with בכן לך תעלה (p. 483). They will instead recite this following *piyut* in Musof (before או"א רצה במנוחתינו).

סדר הלכות. ע"ס א"ב כפול.

אַדִּיר דָּר מְתוּחִים / בְּחֵסֶד כֹּל מַלְחִים אָזֵּן אֶנְקת אֲנוּחִים / וְהוֹצִיאָם מִבֵּין הַחוֹחִים. אָז בְּרֹב חֶמְלָתוֹ / רָד מִמְּעוֹן דִּירָתוֹ וּפַּדָה מִבֵּרֶדְ אֵיִמַּתוֹ / וִכִנַּם חֵבֵל נַחַלַתוֹ.

אדיר דר אדיר דר - This *piyut* is not part of this *Kerovo*, but rather it is an anonymous *piyut* of unknown origin. Indeed, some Western Ashkenazic communities recite it in Musof (before או"א רצה במנוחתינו) and in the Greek Romaniote rite it was recited as a *Yotzer*. It discusses many *halochos* of preparing for Pesach and is cited by Tosafos in *Zevochim* 95b.

מַלכַנוּ: על־הַראשונים ועל־הַאַחַרונים אַבוֹתֵינוּ אַתַּה. | דַבַר טוֹב וְקַיַם לְעוֹלַם וַעָד. אֵמֶת מַהַר נָאָמוּנָה חֹק וְלֹא יַעֲבֹר. אֱמֶת נְאֶלֵנוּ כַּאֲשֶׁר נְּאַלְתָּ¹ | שָׁאַתָּה הוּא יהוה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֵמֶת אַבוֹתֵינוּ, מַלְכֵּנוּ מֵלֶךְ אַבוֹתֵינוּ, מַעוֹלָם שָׁמָדָ הַנָּדוֹל | גּוֹאֱלֵנוּ גּוֹאֵל אֲבוֹתֵינוּ. יוֹצְרֵנוּ צוּר עָלֵינוּ נִקְרָא בְּאַהָבָה | יְשׁוּעָתֵנוּ, פּוֹדֵנוּ וּמַצִּילֵנוּ מֵעוֹלֶם שמה, אין אלהים זולתה.

אין אלהים זולתק.

זולת. ע"ס א"ב ובסוף חתום בנימן.

אַלהים אַל-דַמי לַךְ אַל-תשקט ותחרַש בַּעַר נָוָה הֵיכַלְף כִּי נָהַרָס וְנָחֵרָשׁ גּוֹיִם יְרָשִׁוּהוּ כָבֵן רַאוּי לִירַשׁ בם עַבְדֶיךְ שָׁפְּכוּ וְדָרוֹשׁ לֹא נִדְרַשׁ.

של דמי אל - This *piyut* is signed Binyomin, usually assumed to be Binyomin ben Zerach, who probably lived in southern Italy in the eleventh century. He also wrote, among other things, the Yotzer and Zulas that we recited on Shabbos HaGodol, and the Lecho Eilim piyut of Rosh Chodesh. We complain to God that the non-Jews are terrible to us: they have killed us and destroyed the Beis HaMikdosh.

(While we are fortunate to live in peace with many of our neighbors and are certainly not referring to them, there still exist today many non-Jews in other lands who openly profess their hatred.)

We conclude that we can't bear this exile for any longer, and therefore beseech God to redeem us, build the Beis HaMikdosh, and to completely restore the Temple service. This fits directly into the context of this berocho, whose main theme is redemption.

Even though we recite this *piyut* in *Iyor* to commemorate the Crusades, Binvomin ben Zerach lived before the Crusades, so he must have written about decrees against the Jewish people in general.

<sup>1</sup> בַּאַלֶּה follows Heidenheim and Baer. Older texts read בָּאָשֶׁר נָאֵלָהַ.

The following prayers are *Yizkor*, in memory of various deceased people. (Unlike in Eastern European communities where *Yizkor* was traditionally recited on certain days of Yom Tov, in Southern Germany it was recited specifically on the Shabbosos before Shovuos and Tish'o B'Av.)

1. In memory of the rabbis of Europe and our relatives there (over a thousand years of Jewish life).

אָל מָלֵא רַחֲמִים / שׁוֹכֵן בַּמְּרוֹמִים הַמְצֵא מְנוּחָה נְכוֹנָה / עַל כַּנְפֵּי הַשְּׁכִינָה בְּמַעֲלוֹת קְרוֹשִׁים וּטְהוֹרִים / כְּזְהַר הָרָקִיעַ מַזְהִירִים בְּמַעֲלוֹת קְרוֹשִׁים וּטְהוֹרִים / כְּזְהַר הָרָקִיעַ מַזְהִירִים

אֶת־נִשְׁמוֹת מוֹרֵינוּ וְרַבֵּינוּ הַגְּאוֹנִים וְהַצַּדִּיקִים בְּאַרְצוֹת אָיִרְפַּא, וְאֶת־נִשְׁמוֹת כָּל־קְרוֹבֵינוּ וְאַחֵינוּ שֶׁהָלְכוּ לְעוֹלָמֶם, בְּגַן אֵדֶן תִּהְיֶה מְנוּחָתִם

ּבַעַל הָרַחֲמִים / יַסְתִּירֵם בְּסֵעֶר כְּנָפָּיו לְעוֹלְמִים וְיִצְרֹר בִּצְרוֹר הַחַיִּים אֶת־נִשְׁמְתָם / יהוה הוּא נַחֲלָתָם

> וְיָנְוּחוּ עַל־מִשְׁכָּבָם בְּשָׁלוֹם וָנֹאמַר: אַמֵן.

2. In memory of the victims of the Holocaust of the 1930s-1940s, including a list of many of the occupied countries.

אָל מָלֵא רַחֲמִים / דַיַּן אַלְמָנוֹת וַאֲבִי יְתוֹמִים אַל נָא תֶּחֶשֶׁה וְתִּתְאַפַּק לְדַם יִשְׂרָאֵל שֶׁנִּשְׁפַּךְ כַּמַיִם תֵּן מְנוּחָה נְכוֹנָה / עַל כַּנְפֵי הַשְּׁכִינָה בְּמַעֲלוֹת קְדוֹשִׁים וּטְהוֹרִים / כְּזְהַר הָרָקִיעַ מַזְהִירִים בְּמַעֲלוֹת קְדוֹשִׁים וּטְהוֹרִים / כְּזְהַר הָרָקִיעַ מַזְהִירִים

אֶת-נִשְׁמוֹתֵיהֶם שֶׁל יוֹתֵר מִשִּׁשְׁה אַלְפֵּי אֲלָפִים יִשְׂרָאֵל, אֲנָשִׁים וְנָשִׁים יְלָדִים וִילָדוֹת, שֶׁנֶּהֶרְגוּ וְשֶׁנִשְׁחֲטוּ וְשֶׁנִשְּׂרְפוּ וְשֶׁנִּטְבְּעוּ וְשֶׁנֶּחְנְקוּ וְשֶׁנָּקְבְּרוּ חַיִּים

קהל:

החזן לבדו אומר: נַעֲרִיצְדְּ וְנַקְּדִּישִׁדְּ כְּסוֹד שִּׂיְחַ שַׂרְבֵּי לְּדֶשׁ, הַמַּקְדִּישִׁים שָׁמִדְ בַּקְּדֵשׁ, כַּכָּתוּב עַל־יַד נִבִיאָדְ: וְקָרָא זֵה אֵל־זֵה וְאָמַר:

קהל: **קרוש קרוש קרוש יהוה צְבָאוֹת מְלֹא כְלֹ־הָאֶרֶץ כְּבוֹרוֹ.** קהל ואח"כ חזן: כְּבוֹרוֹ מָלֵא עוֹלָם, מְשֶׁרֲתָיו שׁוֹאֲלִים זֶה לְזֶה אַיֵּה מְקוֹם כְּבוֹרוֹ. לְעָמֶּתָם בָּרוּך יאֹמֵרוּ:

בָרוּך כָבוֹד יהוה מִמְּקוֹמוֹ.

קהל ואח״ב חזן: מִּמְּקוֹמוֹ הוּא יֶפֶּן בְּרַחֲמִים וְיָחֹן עַם הַמְיַחֲדִים שְׁמוֹ עֶרֶב וָבְּקֵר בִּכָל־יוֹם תָּמִיד. פַּעֲמֵים בִּאַהֵבָה שִׁמֵע אוֹמִרִים:

קהל: שָׁמַע יִשְּׂרָאֵל יהוה אֱלֹהֵינוּ יהוה אֶחָר.

קהל ואח"כ חזן: אֶחָד¹ הוּא אֱלֹבֵינוּ הוּא אֶבִינוּ הוּא מַלְבֵּנוּ הוּא מוֹשִׁיעֵנוּ. וְהוּא יַשְׁמִיעֵנוּ בְּרַחֲמָיוּ שֵׁנִית לְעֵינֵי כָּל־חַי: לִהְיוֹת לֶכֶם לֵאלֹהִים.

קהל ואח"כ חזן: אֲנִי יהוה אֱלֹהֵיכֶם.

אָלהֵיכֶם יַּזְרִיחַ שִּׁמְשׁוֹ שִּבְעָתִים בִּנְבוּרָתוֹ הַיִּרָחַ בְּהִתְקַדְּשׁוֹ לְחַדֵּשׁ כַּפְּרָתוֹ דְּת הַיִּוֹם לְשַמְשׁוֹ חֲזֹּוֹת לְּרָשַׁת שְּׁכִינָתוֹ מָדִּי־חָדֵשׁ בְּחָרְשׁוֹ וֹמְזֹּוֹת לְּרָשַׁת שְׁכִינָתוֹ מָדִּי־חָדָשׁ בִּחָרְשׁוֹ וּמָדֵּי שַׁבָּת בִּשְׁבַּתּוֹ.

חזן: וּבְדַבְרֵי קַדְשְׁדְּ כָּתוּב לֵאמֹר:

קהל: יִמְלֹדְ יהוֹה לְעוֹלְם אֱלֹהַיִּדְ צִיּוֹן לְדֹר וָדֹר הַלַלוּ־יָה.

יהחזן ממשיר לבדו: לְּדֹר נְדִּרֹר נַנְּיִד נְּדְּכֶּךְ וּלְגַצֵּח נְצָחִים קְדָשָּׁתְדְּ נַקְדִּישׁ, וְשִׁבְחַדְּ אֱלֹהֵינוּ מִפְּינוּ לֹא־יָמוּשׁ לְעוֹלָם וָעֶד, כִּי אֵל מֶלֶדְ נָּדוֹל וְקָדוֹשׁ אֶתָה. בָּרוּדְ אַתָּה יהוה הָאֵל הַקְּדוֹשׁ.

יזריח אלהים יוריה - The Western Ashkenazic rite recites this piyut, signed יהודה חוק, whenever Rosh Chodesh falls on Shabbos. We pray for the ultimate redemption, at which point the moon will no longer be small, but will rather be large and bright like the sun. We also pray that this Rosh Chodesh should serve as an atonement for our sins.

<sup>1</sup> See footnote 1 on p. 56.

בּּרְכָתְדְּ תְּנָה לַחֲבִיבִים בָּנִים בְּתִתְּדְ לִי נָּלּוֹת מֵיִם יְשׁוּעָה מִפַּזְעְיָנִים — בְּרִית עוֹלֶם בְּשִׁמְחָה שְׁלֵמָה יִשְּׁמְחוּ יוֹנֶיךְ בְּחִתּוּנִים דְשֵׁנִים וָרַעַנַנִּים. (תחלים צב:טו)

וְּרַעֲנַנִּים כִּשְׁתִלֵּי זֵיתִים וּלְאַרְצָם יִקְוּוּ וְאוֹיְבֶיךְ חָרָב יָחֶרֶבוּ — בְּרִית עוֹלָם וַעֵר לְבָנֶיךְ וְיָעִידוּ בָאִיִּים וִיחַוּוּ

בָּלֹ־הַגּוֹיִם כְּאַיִן נָגְדּוֹ מֵאֱבֶּס וָתְׂהוּ נֶחְשְׁבוּ. (ישעיה מיז)

נֶּחְשְׁבוּ כַבְּהֵמְה נִמְמוּ בְּצִינֵיכֶם נְתוּנִים מִחַת כַּפּוֹת רַנְלֵיכֶם — בְּרִית עוֹלָם נְמִוּלֵי פֶּקֶס עֲבוּר אַשֶּם וּבְנֵיכֶם

וְלָקַחְתִּי אֶתְכֶם מִן הַגּּוֹיִם וְקבַּצְתִּי אֶתְכֶם. (יחזקאל לו:בד)

אֶּרְכֶם לְבַבְכֶם אָמּוֹל מֵעֶרְלַתְכֶם אֶת־רוּחִי אָתֵן בְּקְרְבְּכֶם — בְּרִית עוֹלָם אָכוֹל וְשָׂבְוֹעַ וְהַלַּלְתֶּם עַל אַרְצְכֶם אֲשֶׁר נָתַן יהוה לְכֶם. (שמות טז:טו)

פַּכָּתוּב: וְאָכַלְתָּ וְשָּׂבְעְתָּ וּבַרַכְתָּ אֶת־יהוה אֱלֹהֵידְּ עַל־הָאֶרֶץ הַטֹּבָה אֲשֶׁר נָתַן לָדְ. (דברים ח:י)

בָּרוּךְ אַתָּה יהוה עַל־הָאָבֶץ וְעַל־הַמָּזוֹן.

רַחֵם יהוה אֶלֹהֵינוּ עַל־יִשְׂרָאֵל עַמֶּןדּ וְעַל־יְרוּשְׁלַם עִירֶדְּ וְעַל־צִּיוֹן מִשְׁכֵּן כְּבוֹדֶדְ וְעַל־מַלְכוּת בֵּית דְּוִד מְשִׁיחֶדְּ וְעַל־ הַבָּיִת הַנָּּדוֹל וְהַקְּדוֹשׁ שֶׁנִּקְרָא שִׁמְדְּ עָלְיוּ. אֶלֹהֵינוּ אָבִינוּ,

אַת־אַסִתָּר נָּל מִמַּסְתִּיר לְגוֹאֵל גּוֹי כִּנוֹאַשׁ מִלְהַנְּאֵל גּוֹזֵר אָם אֵין לְאִישׁ גּוֹאֵל נָּלַף מִיָּשְׁפֶּה תַּבְנִית הַגּּוֹאֵל נָשׁ כְּאָח לְצָרָה לְצַחְצֵחַ הַנּוֹאֵל חזן: עִֿיר וְקַדִּישׁ לְהַקְדִּישׁ אָאֵל.

בָּרוּךְ אַתָּה יהוה הָאֵל הַקָּרוֹשׁ.

אַתָּה חוֹנֵן לְאָדָם דַעַת. וּמְלַמֵּד לֱאֲנוֹשׁ בִּינָה. חָנֵנוּ מֵאִתְּד בִּינָה דַעָה וַהַשָּׂכֵּל.

> דורו בָן לְהִתְבוֹנֵן מָכַל־ דַעַת מַאֵי־זָה חֵטָא צָג צָר שׁוֹנֵן דִבְרַת אָב כְּזָכַר אוֹנֵן דַּלְתֵי צוּר כְּנֵסָה דָפַּק וְחִנֵּן דנלים לשלש תען ולחנן חזן: זַעֲקָם בָּן הַעָה חוֹנֵן. בָּרוּך אַתָּה יהוה חוֹנֵן הַדֶּעַת.

הַשִּׁיבֵנוּ אָבִינוּ לְתוֹרָתֵךּ, וְקַרְבֵנוּ מַלְבֵנוּ לַעֲבוֹרָתֶךּ, וְהַחַזִירֵנוּ בִתְשׁוּבָה שָׁלַמַה לְפַנֵידְ.

את אסתר – God took Esther out of hiding so that she could redeem the Jewish people; since there was no other redeemer, God appointed one from the tribe of Binyomin. Mordechai brought about the redemption in order to sanctify God's name.

<sup>–</sup> Mordechai tried to understand why the Jewish people were deserving of such a punishment, and a three day fast was declared to cry out before God.

מול אייר שור מול סיון תאומים מול תמוו סרטן

רָץ שׁנִי כְּאָמָּן / וּבְיָדוֹ זְכוּת מָן וְרָץ אֶל־שׁוֹר מְזֻמָּן / וַיִּתְלוּ אֶת־הָמָן.

שָׁלִישִׁי שֶׁמֵר / מַתַּן דָּת בְּּמִשְּׁמֶר וְכִתְאוֹמֵי תָמָר / הֲדֵס וּמֹר תֻּמָּר.

תַּמּוּז חָן לַשֶּׁמֵים / בְּלִי קוּם צֶּרָה בּּצְעַמִים וְסַרְטָן נָּדֵל בַּמַּיִם / הַעִיר צֶּדֶק מָשׁוּי מִמְּיִם.

חתום ראשי החרוזים אלעזר בירבי קליר.

אָמֶל וְרָבָךְ / **חֲמִישִׁי** כְּהֻנְבַּךְ דִּי בִּי סוּבָךְ / אַרְיֵה מִּסֹבְךְ.

וּמִבְתוּלָה הוֹמָה / שִׁבֵּךְ חֵמָה.

עֶּלְצוּ עֲלוֹת בַּפֶּגֶל ∕ ב**ֵע וְכִפּוּר וָרֶגֶל** וְנוֹסַף מְנְוֹח רֶגֶל ∕ לִמְרָבְּעֵי דֶגֶל.

זְּכוּת סָר ְמֵרַע / בְּמְאֹזְנֵי צֶדֶק הֻכְרַע

ּוְהֻזְכַּר לְהִפְּרַע / מֵהָמָן הָרָע.

רֶאָה בְּיֶרַח בּוּל / כִּי בוֹ רָד מַבּוּל / בְּאָבּוֹ סָבוּל. וְלֹא יָדַע כִּי קֵץ זְבוּל / בְּאָבּוֹ סָבוּל.

בוֹ תָר לִקְרָב / לְעוֹרֵר בְּיוֹם קְרָב וְיוֹשֵׁב עַל־עַקְרָב / עֲקָצוֹ כְּעַקְרָב.

יָּפוּד הֵיכַל לְּדֶשׁ / חִנּוּדְ מְנְוֹרַת לְּדֶשׁ

תְּשִׁיעִי הַחְּרֶשׁ / הַזְּכַּר לְאַנְשֵׁי קְּׁרֶשׁ.

וָנְהְיְתָה לְבָשְׁתוֹ / וְנִהְיְתָה לְבָשְׁתוֹ

. כִּי בְאֵיתָן קַשְׁתּוֹ / נִשְׂבְּרָה קַשְׁיוּתוֹ.

מול אב אריה

מול אלול בתולה

מול תשרי מאונים

מזל מרחשון עקרב

מול בסלו קשת

The *piyutim* for *Shabbos Nissu'in* were recited in early Ashkenaz, as mentioned by *Maharil* (Hilchos Nissu'in 9). They appear in all early printings of the *piyutim*, and they are found in *machzorim* printed as late as 1823. However, they are not found in Baer's *Avodas Yisroel Siddur* (except the *Eloheichem*), and they are also not recited in KAJ. Nevertheless, we have printed them here for the interest of the reader, and also for communities which may still recite them. (From the *Maharil* and most early sources, it appears that these *piyutim* were recited on the Shabbos immediately following the wedding; however, there is some evidence that in later centuries, they were recited on a *Shabbos Aufruf*, immediately preceding the wedding.)

יַחְדָּו בְּשִׁיר מַעֲלוֹת עַל אוֹר נְגוֹהִים עַמִּי בְּמַקְהֵלוֹת בְּרֲכוּ אֱלֹהִים יִשְׁאוּ בְּנֵי אֵל חֵי אֶל אֵל בְּרֶכָה שֶׁמֶשׁ לָאוֹר נָתַן, בָּרָא חֲשֵׁכָה חָמֵל בְּרוֹב חֲסָדִיו נֵפֶשׁ פְּרוּכָה יאמָרוּ עֲלֵי כֶּכָה: בָּרוּךְ אֱלֹהִים עַמִּי, בְּמַקְהֵלוֹת בְּרֵכוּ אֱלֹהִים.

קהל: יִתְּבֶּרָהְ וְיִשְׁתַּבְּח וְיִתְּפָּאֵר וְיִתְרוֹמֵם וְיִתְנַשֵּׁא שְׁמוֹ שֶׁל־מֶלֶהְ מַלְּכֵי הַמְּלְכִים הַקְּרוֹשׁ בְּרוּהְ הוּא שֶׁהוּא רִאשׁוֹן וְהוּא אַחֲרוֹן וּמִבְּלְעָרִיוֹ אֵין אֱלֹהִים. סְלוּ לְרַכֵב בְּעַרְבוֹת בְּיָה שְׁמוֹ וְעִלְזוּ לְפָנִיו. וּשְׁמוֹ מְרוֹמֶם עַל־בְּל־בְּרָכָה וּתְהַלָּה. בָּרוּהְ שֵׁם כְּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלֶם וָעֶר. יְהִי שֵׁם יהוה מברף מעתה ועד עוֹלם.

תו: בְּרָכוּ אֶת־יהוה הַמְבֹרָך.

חזן:

קהל: בָּרוּך יהוה הַמְבֹרָך לְעוֹלָם וָעֶר.

בָּרוּך אַתָּה יהוה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם יוֹצֵר אוֹר וּבוֹרֵא חְשֶׁךְ עֹשֶׂה שָׁלוֹם וּבוֹרֵא אֶת־הַכַּל.

אוֹר עוֹלָם בְּאוֹצֵר חַיִּים / אוֹרֹת מֵאְׂפֶּל אָמַר וַיֶּהִי.

יחדו – This *piyut*, called a "*Reshus* for *Borachu*", is recited immediately before *Borachu*, something very unusual in Ashkenaz, although fairly common in other rites. We describe that, with song and praise, the Jewish people are about to bless God with the recitation of *Borachu*.

אור עולם – Minhag Ashkenaz adds this line whenever we recite a Yotzer-piyut — as is the case this Shabbos.